
 

 29 

II.  

BRANDS OF CULTURAL IDENTITY  
 

 

EPISTÈME DE LA CULTURE 

À LA RECHERCHE DU RECIT NARRATIF 1* 

 

 

Claudia SAPTA 

Association ROSACE 

Université de Toulouse – France 

claudia.sapta@gmail.com 
 
 

Résumé :  

Si la littérature structure, nourrit, ouvre des perspectives sans cesse 

renouvelées sur l’Etre humain, sa Conscience et le Réel, le contact de plus en plus 

faible avec celle-ci (la littérature) engendre des « dysfonctionnements » auxquels la 

psychologie dans sa vaste gamme d’approches thérapeutiques tente d’y remédier.  

Le questionnement que l’autrice propose concerne la place et le nouveau rôle 

de la thérapie (plus connue sous le nom de Thérapie Narrative) mettant au centre le 

récit et la métaphore.  

Nous tenterons de saisir en quoi ladite Thérapie Narrative exerce son rôle 

substitutif à la littérature, en analysant la transposition des principes narratifs jusqu’à 

là réservés aux domaines disciplinaires dits littéraires, et ceci dans le but d’une 

réconciliation de l’être humain avec sa nature profonde et ses aspirations de 

créativité et liberté.  

Mots clé :  

Culture systémique, littérature, accompagnement, approche (thérapie) narrative. 

 

Abstract: 

This article aims to examine the state of culture (and more specifically, literature 

as a constitutive and evolving art of the human person) in its civilizational vision. 

While the appetite for literature is experiencing worrying declines, followed 

by the emergence of manifestations of malaise, loneliness, and even social rejection, 

it is clear that other practices related to the culture of support, such as new 

community affiliations, are taking over. 

 
1* Ce travail est dédié à mes amis, aux consultants et collègues qui soutiennent cette part lumineuse 

de la Vie ayant trait directement ou indirectement aux approches (thérapeutiques) narratives. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

30 

The questioning that the author proposes concerns the place and the new role 

of therapy (better known under the name of Narrative Therapy) putting the story and 

the metaphor at the center. 

We will attempt to understand how the Narrative Therapy exercises its role 

as a substitute for literature, by analyzing the transposition of narrative principles 

reserved for literary disciplinary fields, and this with the aim of reconciling the 

human being with his deep nature and his aspirations for creativity and freedom. 

Keywords:  

Systemic culture, literature, support, narrative approach (therapy) 

 

Introduction 

 

« Nu există cultură fără istorie și fără trecut. » 

Mircea MARTIN, Interview Dialoguri academice, 2024. 

 

Depuis Aristote et Saint Thomas d’Aquin nous savons que la culture 

est traversée par des besoins et des capacités humaines. Elle est inhérente à la 

double nature humaine, physique et spirituelle.  

Elle est (ou l’était ?) une structure vivante. A la fois structure et substance, 

c’est-à-dire fluide vital puisant sa source essentiellement dans deux des facultés les 

plus précieuses chez l’être humain, l’imagination et le langage, la culture s’emploie 

à trouver forme et expression, langage et communication. 

C. Lévi-Strauss insiste sur le principe fondamental de réciprocité et 

d'échange qui serait l'expression de la logique binaire, structure fondamentale 

de l'esprit humain, en définissant la culture comme « un ensemble de systèmes 

symboliques au premier rang desquels se placent le langage, les règles 

matrimoniales, les rapports économiques, l’art, la science, la religion. » (C. 

Levi-Strauss, 1950) 

La plupart du temps associée aux arts, la culture renvoyait à la sphère 

littéraire orale ou écrite, musicale, picturale, architecturale et à tout autre 

domaine de l’esprit. Or il s’avère que depuis deux décennies, la culture revêt 

une autre dimension davantage technique et scientifique. Ainsi la frontière 

entre les deux rives est de plus en plus poreuse, en allant jusqu’à un 

effacement de la rive droite au profit de la rive gauche1.  

 
1 Cette métaphore peut faire également référence aux hémisphères cérébraux, avec 

l’hémisphère gauche réservé à l’esprit analytique, ordonné, logique, tandis que celui droit 

concerne davantage les processus analogiques, intuitifs, non linéaires, globaux.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 31 

 

I. Trois approches de facture systémique de la culture  

Dans notre double souhait d’aborder la culture comme construit social 

sur une période relativement récente, et ceci sans nous s’éloigner de notre 

objectif, nous allons retenir trois approches de facture systémique : système 

sémiotique, système technique et enfin la relation éducation-

accompagnement comme sous-système.  

 

1. La culture comme Système de signes 

Cette approche développée plus particulièrement par les chercheurs 

russes des années ’70 (Y. Lotman) met en avant le structuralisme de facture 

sémiotique. Au départ l’école du formalisme russe (Ecole de Moscou) s’était 

axée sur l’élaboration d’une théorie littéraire en se donnant comme objet 

d’étude à la fois le langage et les structures narratives. C’est grâce aux travaux 

de M. Bakhtine, précurseur de la sociolinguistique que le langage littéraire, 

poétique a pu être perçu d’une manière différente et en quelque sorte corrélé 

à l’objet-langage proprement dit linguistique. Dans une émission sur France 

Culture2, Julia Kristeva mentionne que dans la conception de Bakhtine, le 

dédoublement du sujet s’accompagne aussi d’un dédoublement du discours : 

« (…) Par conséquent, l’univocité, l’objectivité du discours est un leurre. » 

 

2. La culture comme Système Technique  

Cette approche se développe à partir des années 90, en marquant le 

début d’une nouvelle ère avec le développement technologique sans 

précédent. Se voulant une culture de la rationalisation de plus en plus associée 

à la vitesse et à la conception individualiste du monde, elle est relayée par la 

sphère socioéconomique et les nouveaux outils de communication.  

Dans cette vision, le rapport que l’homme entretient avec la culture 

bascule vers une autodétermination de plus en plus marquante dans le choix, 

la nature et la quantité à consommer.  

 
2 Julia Kristeva, « La tendance de polyphonisation du texte est la découverte de Mikhaïl 

Bakhtine », 7/09/2025, première diffusion 23/11/1970, France Culture.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

32 

C’est la culture de la consommation par bribes (une culture de 

l’enchevêtrement) décrite par J. Baudrillard dans laquelle la matérialité (et 

donc les objets), prendra de plus en plus de place dans la vie de l’esprit.  

Alimentée par le système technique et technologique, et culminant 

avec la culture dite numérique, cette évolution renvoie la culture-art aux 

périphéries du nouveau culturel, en marquant ainsi des ruptures avec les 

approches culturelles classiques. Cette culture devient de plus en plus visible 

en étant associée aux domaines relevant des sciences humaines et sociales, 

pour culminer avec le secteur du management. Ainsi culture, management et 

communication forment une triade dont l’imaginaire social va s’imprégner 

petit à petit.  

 

3. La culture systémique de l’accompagnement : dans cette troisième 

typologie, il s’agit davantage d’une culture ponctuant la nature des 

interactions humaines et environnementales. C’est en quelque sorte une 

psycho-socio-culture. Nous y inscrivions la culture numérique (maîtrise des 

outils et fonctionnalités liés au web), l’éducation et la formation des adultes, 

sans oublier l’orientation professionnelle et personnelle, le coaching et le 

recrutement dans leur dimension psychologique. Culture éminemment 

productrice d’un état d’esprit, de nouveaux paradigmes, elle ponctue ce que 

nous appellerions une psychologisation de la société, culminant avec l’emploi 

massif d’un jargon pseudo-académique, un appauvrissement de la langue 

poétique et une démultiplication de techniques et approches 

psychothérapeutiques. C’est parmi ces approches que nous situons l’approche 

relevant de la thérapie narrative.  

Ces approches décrivent d’une manière assez illustratrice la 

constitution du nouveau paysage culturel que la plupart d’entre nous 

connaissent. Ce paysage interpelle, intrigue, agace ou au contraire, rassure, 

stimule, facilite le quotidien de milliers de personnes.  

Or il s’avère que c’est justement de ce quotidien qu’il est question, la 

culture n’étant jamais ni désincarnée, ni éloignée de la vie dans toute son 

inhérente tension. Expression des profonds questionnements, la culture 

irrigue au quotidien le territoire de la pensée en prise directe avec la réalité. 

En puisant dans l’imaginaire, en œuvrant à transgresser les frontières spatio-

temporelles, la culture, qu’elle soit artistique ou technique, relève de cette 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 33 

appétence pour la transgression, et c’est justement dans ce besoin de 

transgression à la fois des limites physiques et spirituelles dans une quête 

incessante de valeurs et de connaissances, que la culture rejoint la civilisation. 

Mais bien qu’avançant avec son temps, ne devrait-elle rester fidèle aux 

principes esthétiques et de vérité malgré les fractionnements antagonistes ?  

Dans le paysage occidental contemporain devenu de plus en plus « 

espace monde », la culture système, la culture objet reste pour sa majeure 

partie une culture textuelle3. En avançant avec son temps, en le devançant 

même, la culture s’auto-façonne par l’emploi et l’usage des signes nouveaux, 

allant des « icônes émotionnelles » à des formes de langage inclusif. Culture 

de l’écrit ou du signe, elle symbolise en partie et désacralise massivement. Se 

faisant autrefois porteuse des valeurs communes (beauté, vérité, noblesse de 

cœur, spiritualité) la culture devient petite, réduite comme peau de chagrin, 

se laisse entraîner dans un tourbillon d’incertitudes pour prôner des multiples 

points de repère dont le manque de référence commune ne fait qu’augmenter 

encore plus la confusion4. Cette reconversion de la culture sur le terrain du 

profane corrode la véritable appétence pour une culture de qualité. Ainsi si 

nous prenions le cas du livre, paradoxalement plus il y a des livres imprimés 

et moins on en lit. Plus les produits culturels de substitution se développent et 

moins on est en mesure d’appréhender des questionnements complexes ayant 

trait à la vie sous tous ses aspects, l’interprétation et la posture critique étant 

bannies au profit des nouvelles postures politiquement préférables.  

Dans son livre « Le bonheur en plus », F. de Closets évoquait le 

déséquilibre entre « l’assistance culturelle » et l’assistance technique : « 

l’homme moderne, si douillettement pris en charge par ses ingénieurs et ses 

chercheurs, est abandonné par ses prêtres, ses philosophes, ses penseurs, ses 

artistes. Il est d’autant plus vulnérable au divertissement des marchands qu’il 

est moins retenu par le discours de ses « maîtres » à penser ou plus 

 
3 On comprend par cela la production massive de contenus alimentant par ailleurs les bases 

de données où puise l’Intelligence artificielle IA. Malgré une surproduction virtuelle de 

contenus « image », la plupart des interactions humaines, qu’elles soient professionnelles ou 

de loisirs (culturels inclus), se réalisent principalement sous forme textuelle et langagière.  
4 Ileana Vulpescu : « Deocamdată cultura se află în insuficienţă respiratorie, sufocată de 

avalanşa semidocţilor agresivi, a nonvalorii, a vulgarităţii. Poate e naivitate din partea mea, 

dar eu cred în supravieţuirea culturii. » (Interview 2014) 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

34 

exactement « à vivre ». La démission de l’assistance culturelle rend illusoire 

toute réaction. » (F. De Closets, 1974) 

 

En bref, le concept même de culture restructure les rapports entre 

l’humain, la nature et la technique. La proximité, la relation, les rituels5 se 

voient relégués au second plan si ce n’est à l’arrière fond, détrônés par les « 

communautés de contenus ». De plus, le développement progressif d’une 

culture de l’écran n’est pas sans conséquences, car dorénavant la mise en 

relation entre l’homme et l’information (voire les connaissances) s’effectue 

par écran interposé. Or l’écran ne tient pas de substitut aux valeurs : « après 

la sémantique, c’est bien le symbolique et le relationnel que la technologie a 

envahis. » (J. Lohisse, 2002) 

Tous ces aspects nous incitent à conclure à une culture marquée du 

sceau de la crise de la rationalité, culture assez mal servie, voire plutôt 

desservie, par les outils de communication. Ces outils, nous avons eu 

l’occasion d’en débattre lors de nos précédents articles, loin de résoudre des 

problèmes comme la baisse de niveau éducationnel allant jusqu’à 

l’illettrisme6, la souffrance psychique et morale, la perte de repères et 

l’insociabilité, soutiennent le développement progressif des « communautés 

de contenus » au détriment des véritables « communautés de personnes ».  

 

II. Une culture du récit ? Ou Pourquoi reléguer l’histoire 

au second plan ? 
L’anthropologue anglais Edward B. Tylor donne la définition suivante 

de la culture :  

«Culture ou civilisation, pris dans son sens 

ethnographique étendu, est ce tout complexe qui comprend la 

connaissance, les croyances, l’art, la morale, le droit, les 

 
5 Dans les rituels on inclue les fêtes et les célébrations de facture laïque et/ou religieuse, la 

lecture, les contes contés, les moments privilégiés de discussion, d’écoute, de regard, de 

présence active. 
6 Selon une enquête du Ministère de la culture de 2024, un jeune sur trois chez les 16-19 ans 

ne lit pas du tout dans le cadre de ses loisirs, et encore, les genres plébiscités sont les BD, les 

mangas, … (Centre National du Livre, Etudes « Les jeunes français et la lecture », 2024). 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 35 

coutumes et toutes les autres aptitudes et habitudes acquises par 

l’homme en tant que membre de la société. » 7 (E. B. Tylor, 1871). 

Dans la culture comme système des interactions et de la bipolarité, 

telle que décrite par C. Lévi-Strauss, il est question d’un élément implicite et 

auquel on accorde une importance capitale, le temps. 

Dans la culture comme empreinte historique révélée et relevée par 

l’anthropologie et l’ethnographie, l’analyse de ce qui est raconté se place sur 

l’orbite d’un présent irradiant vers le passé (ce qui s’est passé, comment, dans 

quel ordre) ; à ce titre les éléments (situations réelles ou imaginaires, traits de 

caractère, faits, …) propres aux sous-systèmes culturels tiennent lieu de 

repères, de balises, de normes. Ils recentrent, resserrent les liens. Autrement 

dit, il s’agit de cette culture tissée qui est culture du maillage.  

Avec la culture du XXIème siècle (culture de l’enchevêtrement) il 

semblerait que l’histoire s’efface progressivement et cela pour plusieurs raisons. 

Citons-en deux : la quantité d’information relayée par l’appétit de la 

connaissance au détriment de celui des valeurs, et ensuite, encore le temps, 

sauf que cette fois-ci, il s’agit d’un temps suractivé par les pratiques de la 

surproduction (encore les objets !), surproduction monnayée par une offre 

culturelle de plus en plus dense et cela à tous les niveaux ; ce temps est 

également celui de la paresse et de l’indiscipline intellectuelle8. 

Il n’est pas rare que l’on constate et cela dès le plus jeune âge, un 

manque criard de concentration : concentration sur une tâche, concentration 

pour développer ses capacités (artistiques inclus), concentration effective 

dans la durée. 

Ces aspects plaident en faveur d’une culture du récit dont l’étymologie 

latine citare veut dire dire à voix haute ou ce que l’on sait par cœur9.  

 
7 Traduction de Louis-Philippe Gratton. 
8 Toute création d’esprit, intellectuelle ou artistique requiert de la patience, de la 

concentration et un travail soutenu afin de garder intact le contact avec l’idée et sa réalisation 

effective dans l’œuvre, sans oublier le talent. Ecrire un livre, monter un spectacle ne veut pas 

dire seulement du travail mais également une responsabilité qui rappelle celle des apôtres. 

La foi dans sa mission artistique, l’homme de culture la perçoit dans toute sa singularité et sa 

trans-historicité.  
9 Situation assez cocasse lorsqu’on pense aux discours pédagogiques bannissant 

l’apprentissage par cœur. Si dans les années ’90 des approches pédagogiques tentaient de 

résoudre la question avec succès, nous constatons depuis l’apparition de Chat GPT en 2022 

un terrible revers de la médaille : ni esprit d’analyse, ni récitation par cœur mais un banal 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

36 

Le récit investit le discours public, par le fait qu’il opère des mises en 

relation d’évènements supposés à être vrais alors que ce n’est pas toujours le 

cas. Comme le remarque R. Walsh, « le « récit » est généralement perçu 

comme la temporalité interne au récit, c’est-à-dire l’ordre dans lequel les 

événements représentés par le discours sont supposés s’être déroulés. » 

(WALSH, R., 2007) 

Si nous allons plus loin, dans la conception de R. Barthes, « le récit se 

moque de la bonne et de la mauvaise littérature : international, 

transhistorique, transculturel, le récit est là comme la vie. » 

Quant à P. Ricoeur, connu pour son ouvrage « Temps et récit », les 

récits ont le pouvoir d’agencer, de réfléchir et de conférer un sens au temps 

: réalité problématique et angoissante, celui-ci devient « humain » grâce aux 

narrations, qui le travaillent, le mettent en forme et le donnent à penser. (cité 

par DUBIED A., 2000) 

Donc lesdits évènements sont supposés s’être déroulés d’une certaine 

manière, appréhendés d’une autre manière, pour être finalement intégrés dans 

un temps éminemment personnel qui la plupart du temps ne concerne que le 

présent et encore un présent à forte charge émotionnelle.  

Le récit ne fait pas littérature et la littérature ne saura se réduire au 

récit, en effet, car la littérature dépasse de loin la simple fonctionnalité du 

langage et la temporalité de ce qui se donne à raconter.  

Le récit peut miser certes sur le transhistorique, en puisant sa force 

vitale dans la vie-même, mais malheureusement, le plus souvent il ne fait que 

reléguer l’histoire au second plan.  

Il est intéressant de noter que certains mots sont voués à disparition 

tandis que d’autres apparaissent. Avec l’ubérisation de l’économie et de la 

culture, le mot histoire semble en faire partie de la première catégorie.  

Cette mise à mal, pour ne pas dire à mort, de la culture va à l’encontre 

du projet louable qui serait de faire de la culture une action « de la création 

par nous-même de notre humanité, de la réalisation pour tous, concrètement 

du droit d’être homme. » (, H. Bartoli, cité par D. Leroy, 2011). 

 
copier-coller généralisé à l’échelle mondiale. Quelle influence aura cela sur le développement 

neuronal et moteur des enfants ? Voici une question que nous devrons nous poser dès 

maintenant sous peine que demain serait-il peut-être trop tard. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 37 

Il est évident que dans la culture de type syntactique à l’intérieur de 

laquelle les individus sont pris comme dans un filet (individualisme poussé à 

l’extrême, pragmatisme exacerbé, management de la performance), l’histoire 

et l’historicité comptent peu, la place revenant de droit à l’instant présent. 

C’est très probablement le projet de la production d’une amnésie généralisée 

faisant en sorte que dans vingt ou trente ans, plus personne n’aura entendu de 

Henri Bartoli ou de Margueritte Yourcenar, et encore moins de Nietzche ou 

de Schopenhauer ; les justifications ne manqueront certes pas.  

Ces constats nous invitent à réfléchir autour de ce qui pourrait constituer 

un syndrome de l’amnésie dont nous relevons trois possibles causes :  

 

1) La vision réductionniste ou utilitariste conduisant à une confusion 

de plans, de niveaux, de dimensions. Nous devrions plutôt parler d’un 

rétrécissement de la vision. Ce brouillage de la vision est d’autant plus grave 

que l’appétence pour la culture est en chute libre, à cela s’ajoutant les baisses 

spectaculaires de crédits alloués à ce domaine un peu partout.  

2) La valorisation marchande, mercantile comme seul étalon de la 

valeur. La pression sociale étant tellement grande, l’être humain semble 

manquer en permanence de temps, ce temps qui coûte de l’argent. Ce manque 

n’est pas sans influer sur sa productivité et sa compétence qui parfois se 

traduit par burn-out, dépression, rejet, solitude et perte d’emploi.  

3) La prise en otage de l’humain par la technologie. Dans une culture 

se voulant celle de la rationalité, l’individu devrait de plus en plus faire fi de 

ses sentiments et sa nature humaine profonde. Par conséquent, l’être humain 

ne cesse de se débattre aux prises des fins érigés en objectifs mesurables et en 

absence desquels son existence-même se voit dépourvue de sens. 

 

S’il fallait nommer seulement ces trois causes, ce serait suffisamment 

pour dire que l’amnésie programmée crée de l’inculture, de l’imposture et 

donc de la pathologie. 

La recherche-même est orientée, devenant trop couteuse, 

éminemment monnayée et monnayable en rompant avec le paradigme d’une 

recherche fondamentale.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

38 

Ces aspects ravivent certaines dimensions dont témoigne le récit, et 

particulièrement le récit narratif10 sur lequel nous allons nous pencher par la 

suite : la narration, le territoire et le souffle de vie11.  

 

III. Le récit Narratif. De la littérature vers « une 

Thérapeutique du Récit »  
En faisant état et lieu(x) de la culture dans sa triple approche 

systémique, nous avons tenté de dresser un portrait contemporain de la 

culture, et plus particulièrement de l’appétence pour la culture littéraire. Dans 

la mesure où la littérature est délaissée progressivement, nous formulons 

l’hypothèse d’une (re)prise du récit narratif par le biais des thérapies de 

l’accompagnement illustrées avec l’exemple de la thérapie narrative.  

Nous nous proposons de saisir ce qui constitue le point d’inflexion 

entre la littérature et la thérapie narrative12, tout en analysant le crayonnage 

des espaces de rencontre et de discussion (forums, réseaux sociaux) autre que 

ceux dont nous avions encore l’habitude il y a une vingtaine d’années.  

 

1) Point d’inflexion : ce qui est commun aux deux, à la fois à la 

littérature comme art et à la thérapie narrative 

2) Distanciation : délaissement de la culture littéraire au profit de la 

culture de(s) rencontre(s) 

3) La place de communautés : la soupape narrative  

 

1) Ainsi la littérature et la pratique thérapeutique de 

l’accompagnement se rejoignent dans le sens où, dans les deux cas, la 

sensibilité opère le réglage entre les faits bruts et la signification attribuée. 

Si dans la littérature il s’agit plutôt de structuration et d’interprétation, 

dans les pratiques narratives ce qui compte relève davantage de la 

compréhension socioconstructiviste et du cheminement (l’itinéraire narratif). 

En se référant au récit biographique ou à l’histoire de vie versus la narration 

 
10 Il s’agit de la pratique narrative telle qu’elle a été abordée et développée par Michael White 

et David Epston dans les années ’80 en Australie.  
11 Ces dimensions résultent du fruit de nos réflexions à la matière.  
12 Pour ce qu’il est du lien entre la littérature et la thérapie narrative, notre tâche se relève 

facilitée dans la mesure où l’autrice de cet article est à la fois femme de lettres et praticienne 

narrative.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 39 

littéraire, H. Breton remarque justement une certaine absence de structuration 

propre à ceux-ci :  

« c’est ce qu’il n’est pas possible pour les formes 

d’expression en première personne dont la dynamique est de 

faire passer au langage les évènements tels qu’ils se sont 

donné à vivre dans le cours de l’existence. » (H. Breton, 2020)  

La logique extrinsèque aux faits et aux normes se transforme en une 

logique interne capable de relier différents niveaux de réalité et de complexité 

selon ce qu’il est convenu d’appeler en thérapie narrative les « conversations 

en échafaudage ». C’est la logique « dialogique » (E. Morin, 1977), une 

logique intrinsèque qui peut prendre l’apparence d’un récit magique, un peu 

comme les narrations considérées relevant du courant littéraire du réalisme 

magique et dont un des chefs de file est Gabriel Garcia Marquez.  

Grâce aux conversations en échafaudage, le thérapeute guide la 

personne qui ainsi se retrouve dans le droit de s’affirmer, de s’exposer, de se 

raconter. En certains cas, l’action de raconter, de narrer devient une 

expérience vitale allant jusqu’au maintien en vie du sujet narrateur.  

Un autre exemple fort parlant est le conte. Cette forme de récit propre 

à la littérature est employée avec beaucoup de succès au cours des pratiques 

narratives utilisées dans les domaines de l’accompagnement (comme le 

management, l’orientation personnelle et professionnelle, la reconversion, la 

gestion de projet et l’acquisition des compétences). 

Le conte raconte une histoire dont la vocation serait plutôt universelle. 

A travers la narration, l’action des personnages, les métaphores employées, 

nous assistons non seulement à une découverte de soi (éveil des sensations et 

des sentiments en résonnance) mais également nous prenons conscience du 

fait qu’à notre niveau, nous sommes des créateurs, des auteurs de récits.  

De plus, la vocation du conte traduit l’oralité. Dans cet espace de la 

parole dite, écoutée, redite et saisie comme continuum magique et réel, nous 

jonglons avec les ambivalences et les nouvelles interprétations 

métaphysiques : celui qui écoute prend part active à ce qui se dit, se lie et se 

délie en permanence. C’est en ceci que consiste très probablement le pouvoir 

extraordinaire des contes, perçus à la limite de la littérature et du narratif. 

Grâce aux contes, le narratif nous est révélé de la manière dont il est censé se 

déployer par et dans la pratique ; autrement dit, comme métaphore.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

40 

Ce troisième élément, la métaphore, constitue un nouveau point 

d’inflexion sur l’orbite duquel la thérapie narrative rejoint la littérature.  

Néanmoins il existe des limites à ce parallèle, et l’une de celles-ci 

concerne justement l’exploration de soi. Il s’agit d’une exploration de l’être 

social et culturel en continue interaction avec son milieu et ses semblables, et 

dont le but serait « de se raconter, et en se racontant, (de) s’inscrire dans 

d’autres perspectives. » (MORI S., 2012)  

Donner une version de faits vécus, amplifier ou minimiser certains 

aspects grâce au rapport entretenu avec le souvenir, voici en résumé en quoi 

consiste l’approche du récit de soi, fort différenciée du récit littéraire. 

Soulignons également qu’il est fort possible que cette expérience de soi 

manifestée dans le récit, trouve une forme plus ample, cela d’un côté grâce au 

langage, et de l’autre, grâce à la conscience d’une vision projective. Cette 

amplitude concerne une identité personnelle que la thérapie narrative appelle 

identité préférée, et qui petit à petit, gagnant en consistance, peut s’affirmer 

librement sans peurs ni rejets. 

De plus, dans la culture de l’accompagnement narratif, il s’agit d’un tandem: 

la production est réalisée sous l’œil et l’oreille attentive de l’accompagnateur – 

thérapeute, en état de saisir ce qui possède une nature « flottante » :  

« ce sont des narrations – et si j’ose dire des « contre-

narrations » - où je vais écouter le récit qui est fait, et aller 

débusquer les constructions profondes du sujet en dégageant 

ce qui fait point de certitude et qui embrume l’évolution et 

l’épanouissement du sujet. » (MORI S., 2012) 

C’est grâce à cette vision prospective, constructive selon le principe 

des échafaudages, que le sujet narrateur sera capable de tisser des connexions 

durables, de facture intérieure-extérieure, lui permettant de se sentir à la fois 

acteur et narrateur, autrement dit « narra(c)teur »13. 

 

2) Il n’est plus nouveau pour personne qu’avec le développement 

d’une culture des interactions fragiles, une culture des liens invisibles et 

virtuels, nous ressentons ce dérobement par rapport à une histoire collective. 

Certains d’entre nous s’adaptent, d’autres prennent le train en marche, faute 

 
13 Ce terme appartient à Serge Mori.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 41 

d’avoir connu l’avant. Nous l’avons vu, l’ère des récits est en marche, ces 

récits qui saisissent timidement les manifestations des ravages provoqués par 

la faillite de la Culture.  

Le culte de l’image dans une culture de plus en plus visuelle, joue pour 

beaucoup contre la culture de l’écrit. L’écrit est destiné à être lu, et pour lire, 

il faut posséder ce temps précieux que la société numérique nous retire, et 

également en avoir l’envie, en ayant appris à cultiver ce plaisir à lire. C’est 

en sa compagnie que l’on peut prendre le temps de cheminer, de se poser des 

questions, tout en favorisant l’intériorité. La technologie aidant, l’image 

contribue fortement au décentrage de soi malgré l’apparente préoccupation 

quasi-constante d’une culture de l’image de soi.  

Dans son dernier ouvrage, S. Tisseron remarque à quel point la photo 

numérique et plus particulièrement les images crées ou retouchées à l’aide de 

l’IA, entretient le récit individuel au détriment de l’histoire, en l’occurrence 

l’histoire familiale (avec ses codes, son ancrage, le désir de mémoire et de 

souvenir, …) :  

« le grand récit se déplace de la famille au groupe des 

followers d’une personnalité qui invite ses fans à copier ses 

poses. Mais il s’agit moins d’une mémoire que d’un récit 

ponctuel et éphémère. » (TISSERON, S., 2025).  

Cette posture mimétique entraine vers un glissement de plus en plus 

accentué vers l’indistinct sans individualité propre. C’est également la posture 

qui permet avant tout de trouver des réponses tout faites là où il aurait 

fortement besoin de commencer par se poser des questions, d’interroger. On 

pourrait même en déduire qu’à l’ère de l’IA, il s’agit avant tout d’une culture 

éphémère auxquels effets ne tardent pas à se faire sentir : perte de sens à 

l’existence et au travail, mal être, inadéquation entre des besoins profonds et 

l’exercice d’un métier, rejet, incommunicabilité, voire incompétence.  

C’est dans ce cheminement allant de la littérature vers la culture de 

l’image éphémère que nous intégrons une possible réponse, une aide (ou 

assistance) narrative14 palliant à l’incommunicabilité et très souvent à 

l’absence des mots. 

 

3) Si la littérature est progressivement délaissée au profit d’autres 

formes de culture, les communautés sont en grande partie responsables. La 
 

14 Dans un prochain article nous allons développer plus amplement en quoi consiste cette 

approche et donnerons des exemples concrets issus du monde managérial.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

42 

constitution progressive dédites communautés (réseaux, forums de 

discussions, …) accentue l’atomisation de l’espace culturel perçu comme un 

espace de consommation : contenus, messages, commentaires, réactions 

diverses prennent beaucoup de place, tout en laissant l’impression à 

l’émetteur qu’il procède à une véritable participation sociale. Si la littérature 

a l’avantage de se pratiquer seul, la prise de parole au sein des communautés 

active la surexcitation de la participation.  

Face à l’affaiblissement d’une culture systématique de la littérature 

comme pilier d’une éducation humaniste, il semblerait que la thérapie 

narrative arrive à point pour palier aux désaccords, aux insuffisances, aux 

valeurs fuyantes mais surtout à l’absence d’ancrage (ubiquité, instantanéité, 

hyper-technicité, culture prônant l’augmentation cybernétique des capacités 

de l’humain, …).  

Grâce à l’approche narrative nous renouons avec un temps qui 

dorénavant pourrait se réclamer non linéaire et non lisse pour être imprégné 

de toute sa complexité dynamique, historique et ambiguë qu’offrent les 

multiples chemins de la narration. Ces retrouvailles forgent « l’identité 

narrative » (P. Ricoeur, 1985), identité attentive à l’autre et à soi, aux 

inflexions de la voix, à ces mille mystères dont le numérique nous prive, et 

en même temps elles représentent bien plus : une sorte de réconciliation avec 

le passé.  

C’est le temps de la connaissance qui ancre et honore, nous libère de 

la pensée vide en nous (re)liant par le biais du cérémonial du souvenir aux 

ancêtres, aux parents, au roman social et sociétal dont nous peuplons les 

interstices. Dans cette vision, tout personnage secondaire voire périphérique 

devient un personnage principal contribuant à l’écriture d’une narration qui 

autrement lui serait refusée, à la fois d’accès et dans une légitime quête de 

reconnaissance.  

Les différences avec les réseaux sociaux sont marquantes, car à 

l’intérieur de ceux-ci, plus un quelconque contributeur participe, moins il a le 

sentiment d’ancrage, car paradoxalement, une activité intellectuelle et 

émotionnelle quasi-permanente ne va pas sans produire certains dégâts.  

Néanmoins ces tentatives d’un permanent sortir du soi 

s’accompagnent de ce que nous pourrions appeler une relation de centrage-

décentrage, éminemment narrative. Le besoin de dire, de s’exprimer dénote 

un besoin profond de prise en compte, qui va du besoin d’être entendu au 

besoin d’être source de changement. Bien que la marge de manœuvre soit 

mince, ce sentiment doublé de l’addiction aux écrans, sollicite la création des 

récits ayant besoin d’être revus et corrigés, voire, comme le dit S. Mori, 

soignés. C’est par ce biais que nous pouvons évoquer la soupape narrative 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 43 

dans le rôle et la place que les communautés (pratiques ou échanges autour 

des contenus culturels de quelque nature soient-ils) ont pris dans nos vies.  

 

En conclusion 
Nous avons vu qu’il existe une nouvelle manière de transposer les 

principes narratifs à un territoire, en captant l’énergie personnelle (créatrice 

inclue) afin de permettre une réconciliation de la personne avec un soi 

déstructuré socialement, économiquement ou culturellement, mais 

néanmoins en quête avide de sens.  

En somme, l’apport que la thérapie narrative offre en contrepartie de 

la littérature se situe clairement du côté de la justice sociale. Ce concept de 

justice sociale intégré aux pratiques narratives a été largement débattu par le 

praticien et théoricien français P. Blanc-Sahnoun.  

Le sentiment d’injustice que peut ressentir une personne face à la 

culture du numérique, la culture-objet en passant par l’ubérisation, n’est pas 

de moindres. Il est évident que dans de telles conditions, l’affect, la sensibilité 

personnelle tout comme les traits d’individualité, soient perçus comme peu 

souhaitables ; en ce sens, la nouvelle culture du Management à l’aide de l’IA 

pourrait aller jusqu’à leur bannissement progressif de nos vies.  

L’appel massif aux techniques dite de l’IA permet la constitution 

culturelle d’un nouvel espace de vie et de travail devenu déjà pour certains 

d’entre nous un espace vie-travail. Nous avons compris pourquoi dans cet 

espace, la part de la littérature et des loisirs culturels se voit diminuée. Et c’est 

justement sur ce terrain là, le terrain des valeurs, celui d’« un riche patrimoine 

élaboré par les aînés et que les générations nouvelles reçoivent lorsqu’il 

existe un point de rencontre possible entre cet apport et le récepteur de cette 

formidable offrande » (SAEZ, G., 1985) que la thérapie narrative intervient15.  

 

Il est fort probable que des approches de ce type se développeront 

progressivement et cela, non seulement dans un cadre jusqu’à là strictement 

réservé aux psychothérapies. Avec l’approche narrative, les pratiques 

d’accompagnement individuel et collectif n’ont qu’à gagner, car il s’agit 

avant tout de quitter l’enfermement du récit dominant, ce récit qui nous 

assiège comme si nous étions des simples objets.  

Il ne s’agit pas non plus de tomber dans le carcan d’une psychologie 

positive à tout va et déconnectée du réel, mais de construire un récit dont les 

 
15 A cet effet nous aimerions mentionner James March, professeur de management et auteur 

du cours « Le leadership dans les organisations » paru en 2003 aux Presses de l’Ecole des 

Mines de Paris grâce à Thierry Weil, qui étayait son approche en choisissant des modelés de 

héros littéraires comme Don Quichotte et Pierre Pezoukhov. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

44 

facettes multiples peuvent se découvrir ou obscurcir selon les besoins, les 

attentes, les moments et bien sûr, le talent (nous dirions plutôt l’humanité) de 

l’accompagnateur. 

Simple consolation ou facette d’une littérature délaissée, le narratif 

rassurons-nous, aura encore des beaux jours devant soi.  

 

Bibliographie 
BARTHES, Roland, 1966, « Introduction à l’analyse structurelle du 

récit », in : Communication, 8, pp. 1-27. 

BLANC-SAHNOUN, Pierre ; CECCATO, Françoise (sous la 

direction de), 2022, Les pratiques de l’approche narrative , 2ème édition, 

Interéditions. 

BRETON, Hervé, 2020, « L’enquête narrative entre description du 

vécu et configuration biographique », in : Cadernos de Pesquisa, 50 (178),  

https://hal.science/hal-03019143v1/document 

DE CLOSETS, François, 1974, Le bonheur en plus, Paris : Denoël. 

DUBIED, Annick, 2000, « Une définition du récit d’après Paul 

Ricœur, Préambule à une définition du récit médiatique », in : 

Communication, Open Edition Jurnals, Vol. 19/2, 

https://journals.openedition.org/communication/6312 

LEROY, Dominique, 2011, Hommage à Henri Bartoli, Paris : Le 

Harmattan. 

LEVI-STRAUSS, Claude, 1950, « Introduction à l’œuvre de Marcel 

Mauss », in : Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris : PUF. 

LOHISSE, Jean, 2002, La planète numérisée ou l’informatique au-

delà des usages, Bruxelles : Editions Labor. 

MORI, Serge ; LE BRET, Alexia, 2003, Se raconter à domicile », 

Approche narrative de la résilience, Paris : Le Harmattan.  

SAEZ, Guy, 1985, « Les politiques de la culture », in : Madeleine 

Grawitz et Jean Leca (dir.), Traité de science politique – Les politiques 

publiques, vol. 4, Paris : PUF. 

TISSERON, Serge, 2025, « Le jour où j’ai tué mon frère ; Quand 

l’IA fabrique la photographie de mes souvenirs », Marcillac-Vallon : 

Éditions Lamaindonne.  

TYLOR, Edward B., 1994, « Primitive Culture : Researches into the 

Development of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom », in: The 

Collected Works of Edward Burnett Tylor, vol. 3, Londres: 

Routledge/Thoemmes Press. 
WALSH, Richard, 2007, La rhétorique de la fictionnalité : théorie narrative 

et idée de fiction, Columbus : Université d'État de l'Ohio. 

https://hal.science/hal-03019143v1/document
https://journals.openedition.org/communication/6312

