
7 

 

I. FUNDAMENTALS 
 

 

LES NOMS DES DIEUX ET DES DÉESSES  

DANS LA CULTURE ROUMAINE 

ANCIENNE 
 

Acad. GHEORGHE CHIVU 

Academia Română, București 

gheorghe.chivu@gmail.com 
 

 

Abstract: 

Names of gods and goddesses in old Romanian culture 

Names of gods and goddesses in Greek and Roman mythologies are 

commonly considered proofs of speakers’ classical culture. The information on 

Greek-Latin mythology and the employment in texts of names of divinities 

illustrating it have been interpreted, almost without exception, as signs of cultural 

renewal in modern Romanian writing. The Enlightenment, particularly receptive to 

Latin, Old Greek or Romance Western Literature, followed by classicism and 

romanticism, literary currents that facilitated the dissemination into Romanian space 

of texts representative of Western modern culture, favoured the reception of themes 

and ideas associated with mythology. These aspects were often illustrated by means 

of proper names as signs of a new artistic sensibility and as stylistic markers.  

Historical dictionaries of the Romanian language further argue this idea by 

referring to the generally accepted meaning of the lexeme dumnezeu (god) and its 

synonym zeu (deity) in the old Romanian literary language, the former seldom used 

as a common noun before the end of the 18th century. In monotheistic religions, such 

as Christianity, the two nouns, dumnzeu and zeu, designated “the supreme, eternal 

being, the primordial transcendent cause, the fundamental principle of existence and 

universal order, the creator and judge of the world” (Dicţionarul limbii române 

[Dictionary of the Romanian language]) whenever they were used in the singular, 

usually articulated form and many times as proper names. In the plural and with 

direct reference to polytheistic religions, the nouns indistinctly denoted “pagan 

deities, false gods, idols, deities; beings imagined as having supernatural powers” 

(Dicţionarul limbii române [Dictionary of the Romanian language]).  

Therefore, the occurrence of proper names designating gods and goddesses in 

Greek-Latin culture and mythology is scarce in old Romanian texts. The 

dissemination of these names can be explained especially through the type of text 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

8 

(secular or religious) and the form and content of the sources used by translators. 

However, the rare citation and use of the names of Greek or Roman divinities in old 

Romanian writing, as well as the current meaning of the plural forms dumnezei and 

dumnezeiţe or dumnezeoaie, as opposed to the singular (dumne)zeu, must not be 

linked with the lack of knowledge of Greek-Roman mythology. They should be 

related to the prohibition imposed by church officials (constantly promoted by 

canonical texts) on the use of names of “idols, false gods”, which were considered 

elements resulting from the influence of heathen beliefs. 

Key words:  

Old literature, mythology, dumnezei (gods), dumnezeiţe, dumnezeoaie 

(godesses). 

 

1. La connaissance et l’utilisation des noms des dieux et des déesses 

des mythologies grecque et latine sont considérées, en général, des preuves 

de la culture classique des locuteurs. Ainsi, les informations concernant la 

mythologie gréco-latine et leur mention dans des textes des noms des 

divinités qui l’illustrent ont été reçues, presque sans exception, dans notre 

espace culturel, comme des signes d’un renouvellement culturel propres aux 

écrits roumains modernes.  

Les Lumières, avec leur ouverture marquée vers la littérature 

occidentale d’expression latine, grecque ancienne ou romane, puis, de la 

même manière, le classicisme et le romantisme, des courants littéraires qui 

ont permis la réception de la culture occidentale moderne, ont facilité 

l’introduction de thèmes et d’idées associés à la mythologie ou illustrés plus 

d’une fois par des noms propres devenus à la fois les signes d’une nouvelle 

sensibilité artistique et une marque stylistique. (La soi-disant « allusion 

mythologique », fréquemment attestée dans la littérature roumaine du XIXe 

siècle, a favorisé l’utilisation des noms de divinités comme de véritables noms 

communs. Je pense, par exemple, dans une série qui peut être enrichie à tout 

moment, à Adonis, Aphrodite, Apollon, Hercule ou Minerve, et zeu „dieu” et 

zeiţă „déesse”, assimilés, de manière surprenante mais significative, par le 

locuteur non spécialiste, au fonds néologique moderne, ont commencé à avoir 

des sens figurés, qui se sont imposés dans l’usage littéraire et ont été assez 

rapidement acceptés dans le langage courant.1) 

 
1 Voir des attestations dans Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul XIV, Litera 

Z, Editura Academiei Române, [Bucureşti], 2000, s.v. zeu et zeiţă.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

9 

Les dictionnaires historiques de la langue roumaine viennent appuyer 

cette constatation par le sens donné couramment, dans la langue littéraire 

ancienne (avec des répercussions dans la langue littéraire actuelle), au lexème 

dumnezeu et à son synonyme zeu, ce dernier étant peu utilisé comme nom 

commun avant la fin du XVIIIe siècle. (Les attestations du nom hérité zeu 

renvoient uniquement à des textes antérieurs au milieu du XVIIe siècle, seule 

l’interjection zău, devenue populaire et familière à l’époque moderne, ayant 

connu une continuité d’utilisation.) Désignant dans les religions 

monothéistes, telles que le christianisme, en association obligatoire avec la 

forme singulière, souvent articulée et ayant constamment le statut de nom 

propre, «l’être suprême, éternel, la cause transcendante primordiale, le 

principe fondamental de l’existence et de l’ordre universel, le créateur et le 

juge du monde» (selon le Dictionnaire général de la langue roumaine, 

communément appelé Dictionnaire de l’Académie2), les deux substantifs, zeu 

et dumnezeu, désignaient (et désignent encore) indistinctement, au pluriel et 

en référence expresse aux religions polythéistes, «les divinités païennes, les 

dieux, les idoles, les divinités; des êtres imaginés comme ayant des pouvoirs 

surnaturels». (La définition est à nouveau tirée du Dictionnaire académique 

de la langue roumaine.3)  

Cette signification globalisante, devenue, par son utilisation répétée, 

une information culturelle à valeur générale, suggère l’idée que la mythologie 

gréco-latine n’était pas connue des locuteurs plus ou moins instruits de la 

langue roumaine ancienne, ni des lecteurs de notre littérature ancienne.  

Le caractère prédominant religieux, de facture chrétienne, de nos 

écrits littéraires anciens ainsi que leur type, respectivement le contenu de la 

plupart des textes transposés ou créés en roumain jusqu’à la seconde moitié du 

XVIIIe siècle, lorsque l’influence des Lumières, tant occidentales que celles 

arrivées par la filière néo-grecque, se manifeste activement, semblent corroborer 

cette idée. 

(Nous partons de la prémisse que la langue des textes connus reflète 

généralement l’état de la langue parlée, et que cette dernière est un témoin pertinent 

du niveau de développement et du mode d’expression d’une culture.) 

 
2 Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul I, partea a 6-a , Litera D. discord-dyke, 

Editura Academiei Române, [Bucureşti], 2009, s.v.  
3 Cf. Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul XIV. Litera Z, s.v. zeu. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

10 

2. Les premières traductions bibliques roumaines prouvent toutefois 

le contraire, car, par exemple, les premières versions, relativement 

contemporaines, de l’Apôtre, conservées dans Codicele popii Bratul [le 

Codex du prêtre Bratul] (copié à Braşov en 1559-1560), dans Codicele 

Voroneţean [le Codex de Voroneţ] (le célèbre manuscrit nord-moldave, daté 

par filigranologie entre 1563 et 15834), ou dans le texte imprimé par Coresi, 

à Braşov en 1566-1567, contiennent des références explicites à Iupiter 

[Jupiter], mentionné sous le nom grec Diopet [Diopet], et à Artemida 

[Artémis]: „spre despus fiind marelui Artemidea şi Deopetului” [qui était, 

comme on le dit, pour la grande Artémis et Diopet] (Codicele Bratul, 211)5, 

„spre despusu fiindu mariei Arrtemide şi lu Diopetu” (Codicele Voroneţean, 

6v)6, „spre despus fiind atâta mare şi Artemidea şi Diopetovi” (l’Apôtre de 

Coresi, 92-93)7.  

Dans la plus ancienne version manuscrite de l’Apôtre, transcrite par 

le Bratul de Braşov, on peut lire également: „făcea case de argintu 

Artemideei” [il construisait des maisons en argent pour Artémis] (206), 

„mariei zeiasă casa Artemideei” [une maison pour la grande déesse Artémis] 

(207). Ces passages ayant dans Le Codex de Voroneţ, manuscrit un peu plus 

récent que la copie du prêtre Bratul, la forme „făcea case de arrgintu 

Arrtemideei” (4v), respectivement „a mariei dumnedzeaie casă, a 

Arrtemideei” (5r), et dans l’Apôtre de Coresi, la forme suivante: „făcea casă 

arginţită Artemideei”(91), respectivement „marea dumnezeiţa casa Artemida” 

(91). La version de l’Apôtre, insérée dans le Nouveau Testament de Bălgrad, 

imprimé en 1648, remplace le nom grec de la déesse, suite à l’utilisation d’une 

version latine du texte, par le nom latin correspondant: „beseareca a marei 

dumnezeiasei Diianii” [l’église de la grande déesse Diane] (160v). Comme 

une conséquence du même modèle latin, Iupiter remplace l’ancien Diopet: 

„cinsteaşte pre mare dumnezeiasa Diana şi chipul lui Iupiter pogorât” [il 

 
4 Voir la synthèse de Ion Gheţie, Al. Mareş, Originile scrisului în limba română, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1985, 191-213. 
5 Codicele Bratul, ediţie Alexandru Gafton, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 

Iaşi, 2003.  
6 Codicele Voroneţean, ediţie Mariana Costinescu, Editura Minerva, Bucureşti, 1981. 
7 Coresi, Lucrul apostolesc. Apostolul, ediţie facsimilată I. Bianu, Cultura Naţională, 

Bucureşti, 1930. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

11 

vénère la déesse Diane et l’image incarné de Jupiter] (160v) 8. En même 

temps, dans la Biblie de Bucarest, le passage se modifie, par un retour à la 

tradition orthodoxe du texte, sous la forme suivante: „e purtătoare de grija 

besearecii Artimidei, dumnezăoaiei cei mari, şi a lui Diopetus” [elle s’occupe 

de l’église d’Artémis, la grande déesse, et de Diopet] (847)9. 

Les noms de certains dieux et déesses de la mythologie grecque ou 

latine sont également mentionnés dans d’autres écrits religieux de la seconde 

moitié du XVIIe siècle ou de la première décennie du siècle suivant. 

Ainsi, Dosoftei, érudit connaisseur et utilisateur avisé tant de la langue 

grecque, courante dans l’Orthodoxie orientale, que de la langue latine, met en 

relation, dans Parimiile preste an [le Prophétologion pour toute l’année 

ecclésiastique] (imprimé en 1683), dans un passage qui est, bien sûr, une 

rédaction personnelle, les noms grecs et latins de certaines divinités 

importantes: Afrodita ou Chipra et Venera [Aphrodite ou Vénus], Cron ou 

Saturnus [Cronos ou Saturne], Zeves ou Iovis [Zeus ou Jupiter] et 

Dumnedzăul Tunului [le Dieu du Tonnerre], respectivement Athina, dzâna-

nţălepciunilor [Athéna, la fée des sagesses] (III, 123v-124r)10. 

Quant à Antim Ivireanul, le célèbre métropolite de Valachie, il utilise 

dans Cazania la Sfântul Nicolae [Homélie pour la fête de Saint Nicolas] de 

ses Didahii, recueil original d’homélies, conservé dans plusieurs copies, dont 

la plus ancienne date des deux premières décennies du XVIIIe siècle, le nom 

Afrodita (51)11, et dans les Chipurile Vechiului şi Noului Testament [Images 

des personnages de l’Ancien et du Nouveau Testament] (texte daté en juillet 

1709) retient l’information selon laquelle Antiochos Épiphane (roi de 175 à 

164 av. J.-C.) a mis „idolul Diei Olimbiului în beseareca Ierusalimului” [la 

statue de Zeus dans l’église de Jérusalem] (311)12.  

 
8 Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648, reeditat din iniţiativa 

PS Emilian, Editura Episcopiei Ortodoxe Române a Alba Iuliei, 1988. 
9 Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia oară 

la 1688, retipărită după 300 de ani, în facsimil şi transcriere, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1988; cf. Biblia 1688, I-II, ediţie Vasile 

Arvinte şi Ioan Caproşu, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2001-2002.  
10 Dosoftei, Parimiile preste an, Iaşi, 1683, ediţie Mădălina Ungureanu, Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2012. 
11 Antim Ivireanul, Opere, ediţie Gabriel Ştrempel, Editura Minerva, 1972 
12 Antim Ivireanul, Chipurile Vechiului şi Noului Testament, în Arhim. Sofian Boghiu, 

Sfântul Antim Ivireanul şi Mănăstirea Tuturor Sfinţilor, Editura Bizantină, Bucureşti, 2005, 

p. 31-123. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

12 

Des attestations des noms de divinités grecques ou latines peuvent 

également être trouvées dans de nombreux écrits profanes, traduits, adaptés 

et copiés en roumain au cours des siècles précédant l’arrivée des Lumières 

dans notre espace culturel.  

Dans la Cronica universală [Chronique universelle], compilée par le 

moine olténien Mihail Moxa au début du XVIIe siècle, sur la base de sources 

parmi lesquelles figurait la Chronique de Constantin Manasses, à côté 

d’Apolon [Apollon], mentionné comme une divinité („ducea daruri lu Apolon” [il 

apportait des offrandes à Apollon] 34r), apparaissent Afrodit [Aphrodite] (6r), Aris 

[Aris] (6r), Ermia [Ermia] (6r) et Zevs [Zeus] (6r), tous notés comme des noms 

donnés aux planètes Vénus, Mars, Mercure et Jupiter.13 

Dans les pages des Histoires d’Hérodote, transposées en roumain par 

Nicolae Milescu Spătarul [le Spathaire], entre 1668 et 167014, mais connues 

exclusivement par une copie tardive, où les noms propres des pages de 

l’original n’ont peut-être pas été remplacés, on retrouve parmi les divinités 

grecques les noms Apollon [Apollon] (I 87, IV 159, VII 26), Artemis 

[Artémis] (I 26, II 137), Posidon [Poséidon] (II 43), Triton [Triton] (IV 179, 

188) et Zef(s) [Zeus] (IX 122, V 105, VII 56)15. 

Des constatations similaires peuvent être faites à travers la lecture de 

Ceasornicul domnilor, version roumaine de Horologium principum, le 

célèbre livre d’Antonio de Guevara. Dans le texte de Nicolae Costin, fils 

érudit du chroniqueur Miron Costin, sont mentionnées, parmi les divinités: 

Apollo [Apollon] et sa «capiște» [son temple] de Delphes (256; voir aussi 

Apolon 360, 541), Berecintia [Berecintia] (nom également orthographié 

Bereţintia, 569), Ian [Janus] (569), Iunon [Junon], „bodzul lui Nero” [l’idole 

de Néron] (21; voir aussi 254, 255), Jupiter (Zevsu) [Jupiter], „dumnedzăul 

dumnedzăilor” [le dieu des dieux] (389; voir aussi Iupiter 392, 569, 665; 

Zevsu 612), Mars(u) [Mars], dieu de la guerre (17, 196, 360, 569, 610; 

également orthographié Martie 452, 621), Miercurie [Mercure] (390), Ţeresa 

(orthographié: Ţeţera) [Cérès], «déesse» - „dumnedzăiţa” - de l’agriculture 

(32), Vesta (569) et Vinerea [c’est-à-dire Vénus] (678)16. 

 
13 Mihail Moxa, Cronica universală, ediţie G. Mihăilă, Editura Minerva, Bucureşti, 1989. 
14 Vezi Liviu Onu, Prefaţă, în Herodot, Istorii, Editura Minerva, Bucureşti, 1984, p. VII. 
15 Herodot, Istorii, ed. cit. 
16 Ceasornicul domnilor de Antonio de Guevara, traducere de Nicolae Costin, ediţie Gabriel 

Ştrempel, Editura Minerva, Bucureşti, 1976. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

13 

De tels noms apparaissent également dans les copies de plusieurs soi-

disant «livres populaires», textes de sagesse ou écrits narratifs qui évoquent 

des événements ou des faits de l’Antiquité, sur la base de sources provenant 

directement ou indirectement de la culture grecque. Ainsi, à Alexandrie, le 

roman historique consacré à la vie et aux exploits d’Alexandre le Grand, 

roman connu dans l’espace roumain depuis le XVIe siècle17, fait référence à 

„Amon dumnezeu” [Amon dieu] et à Apolon [Apollon] (18018. Dans Istoria 

Troadei [L’Histoire de Troie], roman historique, dont la plus ancienne version 

roumaine connue de nos jours remonte à 1689, sont consignée „biserica lui 

Iracleu dumnedzău” [l’église du dieu Héraclès] (93), „o capişte ... a lui 

Apolon dumnedzău” [un temple ... du dieu Apollon] (104; voir aussi 105) et 

est mentionné aussi un sacrifice accompli par l’empereur Ménélas à „Dios 

dumnedzău” [le dieu Dieu] (91)19. Dans Esopia, le livre de sagesse qui raconte 

la vie et les fables d’Ésope, il est fait référence, dans une copie réalisée 

également à la fin du XVIIe siècle, aux „popi ai lui Artemidie” (123r) [les 

prêtres d’Artémis] et à „biseareca lui Apolon” [l’église d’Apollon] (145r)20; 

et dans une nouvelle traduction du texte, imprimée en 1795, Petru Bart, 

imprimeur transylvain qui, à la fin du XVIIIe siècle, se trouvait sous une autre 

influence culturelle que les copistes mentionnés précédemment, fait un 

commentaire dans lequel sont mentionnés, parmi les „dumnezeii elineşti” [les 

dieux helléniques]: Apolon [Apollon], Aris [Aris], Cron [Cronos], Diia [Dea 

Dia], Ermis [Ermia] et Zevs [Zeus] (117; voir aussi „Die, dumnezeul elinesc” 

[Die, le dieu hellénique], 159; „alt boz, ce-i zic Zevs” [une autre idole, appelée 

Zeus] 159; „Oh, Zevs dumnezeu!” [ô, dieu Zeus], 15921.  

De manière presque naturelle, les noms de certaines divinités gréco-

romaines apparaissent dans la traduction du pronostic intitulé Foletul novel, 

 
17 Cf. Dan Simonescu, în Cărţile populare în literatura românească, I, Editura pentru 

Literatură, Bucureşti, 1963, p. 6-7. 
18 Etant donné le fait que le plus ancien manuscrit de Alexandria, copié par le pope Ioan 

Românul [le Roumain] en 1620, est lacunaire, nous reprenons les noms qui renvoient à la 

mythologie grecque dans la version illustrée, en 1790, par le Moldave Alexandru Negrule. 

(Voir la transcription de cette version dans Alexandria ilustrată de Năstase Negrule, coord. 

Gabriela Dumitrescu, Editura Sapientia Principium Cognitio, Bucureşti, 2015, p. 177-221.) 
19 Împărăţâia lui Priam, împăratul Troadei, cetăţii ceii mari, ediţie Dan Simonescu, în 

Cărţile populare în literatura românească, I, p. 89-108. 
20 Istoriia lui Esop, ediţie Violeta Barbu, în Viaţa lui Esop. Studiu critic, Editura Minerva, 

Bucureşti, 1999, p. 175-208. 
21 Esopiia, ediţie I. C. Chiţimia, în Cărţile populare în literatura românească, I, p. 117-160. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

14 

réalisée d’après des sources italiennes, au tournant des XVIIe et XVIIIe 

siècles, à la demande du Prince règnant Constantin Brâncoveanu. On y trouve 

Afroditi [Aphrodite] (58, 162), Belona [Bellone], appelée „dumnezoaia 

războaielor” [déesse des guerres] (80, 163), Cronos [Cronos] (124), Iupiter 

[Jupiter] (26), plus souvent mentionné sous le nom de Zeus [Zeus] (121, 124, 135; 

voir aussi Zevsu 119), Marsu [Mars], „dumnezeul războaielor” [dieu de la guerre] 

(25, 28, 29), Mercurie [Mercure] (119, 124) et Neptun [Neptune] (25)22. 

La liste la plus riche de noms mythologiques, principalement latins, 

connue à l’époque étudiée, figure toutefois dans le lexique latin-roumain 

(Dictiones Latinae cum Valachica interpretatione) compilé, dans la dernière 

décennie du XVIIe siècle, par Teodor Corbea, érudit de Brașov. Il s’agit d’une 

source particulièrement pertinente, compte tenu de la nature du texte 

(dictionnaire contenant des informations de type encyclopédique), de la 

culture moderne de Corbea, mais surtout de la formation et de la profession 

principale du commanditaire. (La réalisation de la version roumaine du 

dictionnaire latin-roumain mentionné ci-dessus23 a été demandée par 

Mitrofan, évêque de Buzău, ancien collaborateur, en tant qu’évêque de Huşi, 

du métropolite Dosoftei.) Fait pertinent pour la mentalité et la culture de 

certains de nos anciens érudits, le manuscrit réalisé par le savant transylvain 

à la demande d’un haut dignitaire ecclésiastique de Valachie, adaptation 

massive de la source, et non simple traduction fidèle, comprend de 

nombreuses mentions de noms de dieux et de déesses, parmi lesquels nous 

sélectionnons, à titre d’illustration (en conservant uniquement la signification 

mythologique et en éliminant les indications grammaticales, spécifiques à un 

lexique), quelques exemples (les entrées des articles sont, naturellement, en 

latin): Aphrodite [Aphrodite], „dumnezăoaia Vineri” [la déesse Vénus] (47), 

Apollo [Apollon], „al cântătorilor, al prorocilor şi al doftorilor dumnezău” 

[dieu des chanteurs, des prophètes et des médecins] (47), Artemis [Artémis], 

„Diana sau Luna” [Diane ou la Lune] (56), Bacchus [Bacchus], „dumnezăul 

vinului” [le dieu du vin] (68), Bellona [Bellone], „dumnezăoaia războaielor” 

[la déesse des guerres] (72), Ceres [Cérès], „dumnezăoaia grânelor” [la 

 
22 Foletul Novel. Calendarul lui Constantin Vodă Brâncoveanu, 1693-1704, ediţie Emil 

Vîrtosu, [f.e.], Bucureşti, 1942. 
23 Comme le note lui-même, le savant transylvain, le manuscrit de Teodor Corbea s’inspire 

de l’édition de 1604 du Dictionnaire latin-hongrois (Dictionarium Latino-Hungaricum) 

d’Albert Szenci-Molnár.  



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

15 

déesse des céréales] (96; voir aussi Ţeres [Cérès] 152), Cupido [Cupidon], 

„dumnezăul dragostei în chip de copil, fiiuleţul lui Mars şi al ii Venus” [le dieu 

de l’amour sous les traits d’un enfant, fils de Mars et de Vénus] (140), 

Demeter [Déméter], „Ţeres, dumnezăoaia pâinei” [Cérès, la déesse des 

céréales] (152), Diana [Diane], „Luna, dumnezăiţa vânătorilor, fata lui 

Iupiter” [Lune, la déesse des chasseurs, fille de Jupiter] (158), Flora [Flora], 

„dumnezăiţa florilor” [la déesse des fleurs] (206), Jupiter ou Jovis [Jupiter ou 

Jovis], „fiiul lui Saturnus, pre care l-au ţânut poeticii prea de sus a fi” [le fils 

de Saturne, que les poètes ont élevé au-dessus de tout] (274; voir aussi 158, 

311, 453), Mars [Mars], „dumnezăul războaielor” [le dieu de la guerre] (302), 

Minerva [Minerve], „dumnezăiţa învăţăturei şi a înţelepţiei, fata lui Iupiter, 

găsâtoarea tortului şi a ţăsutului” [la déesse de l’enseignement et de la 

sagesse, fille de Jupiter, inventrice du filage et du tissage] (311), Neptunus 

[Neptune], „fiiul lui Saturnus, dumnezăul mărilor” [le fils de Saturne, dieu 

des mers] (326; voir aussi 274, 453), Saturnus [Saturne], „tatăl lui Iupiter, 

Iunei, al lui Neptunus şi Pluto, pre care în păgânime l-au ţânut dumnezău” [le 

père de Jupiter, Junon, Neptune et Pluton, que les païens considéraient comme 

un dieu] (453; voir aussi 274), Venus [Vénus], „dumnezăiţa dragostei” [la déesse 

de l’amour] (537; voir aussi 140). Et la liste peut être enrichie à tout moment. 

 

3. Les attestations dans la littérature roumaine ancienne de certains 

noms qui désignaient, en référence à la mythologie grecque et latine, 

dumnezei et dumnezeie ou dumnezeoaie, c’est-à-dire, dans la terminologie 

moderne, des dieux et des déesses, sont donc, dans l’ensemble, relativement 

nombreuses et leur répartition s’explique principalement par le domaine 

illustré par certains écrits et par le contenu des sources utilisées par les 

traducteurs. Elles apparaissent généralement dans des écrits profanes, mais, 

comme nous l’avons montré, les attestations dans les textes canoniques, 

ecclésiastiques ne manquent pas. Les auteurs, traducteurs ou compilateurs de 

ces écrits sont généralement des érudits extérieurs à l’Église, mais des 

informations et des commentaires significatifs proviennent d’écrits dus à de 

hauts dignitaires ecclésiastiques. 

Trois de ces mentions, toutes faites dans des passages originaux, dues 

à Dosoftei, à Antim Ivireanul et, près d’un siècle plus tard, à Petru Bart, le 

célèbre imprimeur transylvain, viennent également attester, en contradiction 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

16 

avec les informations fournies par les dictionnaires historiques de la langue 

roumaine, la bonne connaissance par les érudits anciens des données 

essentielles relatives à la mythologie grecque et romaine. Cette connaissance 

était également favorisée par la circulation dans l’espace roumain de textes 

provenant de l’espace occidental, textes qui entraient souvent dans les 

bibliothèques princières ou dans celles des hauts dignitaires ecclésiastiques 

de l’époque.24  

Dans ces conditions, la citation et l’utilisation relativement peu 

fréquente des noms de divinités grecques ou romaines dans les écrits anciens, 

ainsi que la signification désormais courante du pluriel des noms communs 

dumnezei et dumnezeiţe ou dumnezeoaie doivent, selon nous, être mises en 

relation non pas avec l’absence de connaissances sur les mythologies grecque 

et romaine, mais avec l’interdiction, imposée par l’Église et constamment 

soutenue par les textes canoniques, d’utiliser et de promouvoir les noms des 

„idoli, bozi” [idoles], considérés comme des éléments dus à l’influence des 

croyances païennes. 

On sait, bien sûr, que dans les dix Commandements [Cele zece 

porunci], largement diffusés sous forme imprimée ou manuscrite dès le 

milieu du XVIe siècle, lorsque paraît la version roumaine du Catéchisme de 

Coresi, il était dit: „Eu sânt domnul Dumnezeu al tău, pre lângă mine 

dumnezei striini să n-aibi” [Je suis le Seigneur ton Dieu, tu n’auras pas 

d’autres dieux en dehors de moi] (4v)25. C’est toujours durant le siècle de 

commencement des écrits littéraires en langue roumaine, que l’interdiction de 

mentionner les noms des divinités païennes était reprise dans les pages de 

Palia, imprimée en 1582 à Orăştie: „despre alţi domnedzei să nu nici 

pomeniţi, nici den gură-vă să nu-i audză” [«Ne parlez pas d’autres dieux, ne 

les mentionnez pas, ne les prononcez pas] (255)26. Et le passage revient dans 

les pages de la Bible de Bucarest dans la formulation suivante: „de numele 

 
24 Le dictionnaire latin-hongrois (Dictionarium Latino-Hungaricum) d’Albert Szenci 

Molnár, utilisé par Teodor Corbea pour obtenir, par traduction et adaptation, Dictiones 

Latinae cum Valachica interpretatione, était certainement connu de l’évêque de Buzău, 

Mitrofan, à moins que le texte ne fasse partie de la bibliothèque du prélat.  
25 Catehismul lui Coresi, ediţie Alexandra Roman Moraru, în Texte româneşti din secolul al 

XVI-lea, coordonator Ion Gheţie, Editura Academiei Române, [Bucureşti], 1982, p. 101-105. 
26 Palia de la Orăştie. 1581-1582, ediţie Carmen Pamfil, Editura Academiei Române, 

Bucureşti, 1962; cf. Palia de la Orăştie (1582), I. Textul, ediţie Vasile Arvinte, Ioan Caproşu 

şi Alexandru Gafton, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2005. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

17 

altor dumnezei să nu vă aduceţi aminte, nice să să auză den gurile voastre” 

[Ne vous souvenez pas des noms des autres dieux, et qu’ils ne soient pas 

entendus de vos bouches] (55)27. 

«Le commandement» a été très tôt renforcé par une certaine 

interprétation de la signification des noms des divinités gréco-latines, 

interprétation promue par les autorités ecclésiastiques en vertu des canons de 

la religion chrétienne. 

Voici une note à ce sujet rédigée par le métropolite Dosoftei dans les 

pages du Parimiar [le Prophétologion] imprimé en 1683: 

„Pre-aceale vremi, de veaci era-n toată lumea slujba idolilor, că-

mvăţasă vrăjmaşul pre oameni de-ş făcusă dumnădzăi drăceşti. Cine ce rău 

făcea, aşea avea dumnădzău aceluia feali de păcat. Curvele şi curvarii avea 

pre dzâna dragostelor, lătinii îi dzâcea Venera şi o mutară la Luceafărul cel 

mare, că acela Luceafăr face tărie goniţelor, de să gonesc dobitoacele, şi 

oamenilor le face poftă spre plod, de să mulţăsc oamenii pre lume şi vita. 

Grecii o chema acea dzână Chipra şi Afrodita şi dzâna dragostelor; iară noi, 

creştinii, îi dzâcem dzâna spurcăciunelor ş-a necurăţâilor, ce ş-au scornit 

păgânii, oamenii cei nestâmpăraţ a păgânătăţâi. Şugubeţii avea pe Cron, 

lătineaşte-l chema Saturnus, Luceafărul Sâmbetei. Spurcăcioşii iubiia pre 

Zeves, latineaşte-i dzâcea Iovis, adecă Gioi. Să fie fost şi om ca acesta spurcat 

şi după moarte, l-au pus nebunii, oamenii iubitorii de spurcăciuni, în 

dumnădzăi, de-l cinstiia, de făcea toate pângăriturile fără nice un păcat. Şi 

i-au pusu-i nume Dumnădzăul Tunului şi-l scriu [adică îl zugrăvesc] a mână 

cu fulgerul, în car înfocat, cu 2 hulturi înhămaţ. Cine iubiia curăţâia, aceluia 

încă-i scornisă vrăjmaşul pre Athina, dzâna-nţălepciunilor, ca nice cei 

înţălepţ şi curaţ să nu fie fără păcat. Era Soarele, Luna, Marţ, şi Miercuri, şi 

Luna şi alte multe basne de dumnădzăi.” [À cette époque, le culte des idoles 

était répandu dans le monde entier, car l’ennemi avait enseigné aux hommes 

à se prosterner devant des démons. Quiconque commettait le mal avait pour 

dieu le démon de ce mal. Les prostituées et les débauchés avaient la déesse 

de l’amour, que les Latins appelaient Vénus et qu’ils avaient transférée à 

l’étoile du matin, car cette étoile rend les chiennes en chaleur, pour qu’elles 

 
27 Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia 

oară la 1688, retipărită după 300 de ani, în facsimil şi transcriere, ed. cit.; cf. Biblia 1688, I, 

ediţie Vasile Arvinte şi Ioan Caproşu. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

18 

chassent les animaux, et donne aux hommes le désir de procréer, pour que les 

hommes se multiplient sur terre et le bétail. Les Grecs l’appelaient Chipra et 

Aphrodite, la déesse de l’amour; quant à nous, les chrétiens, nous l’appelons 

la déesse des souillures et des impuretés, inventée par les païens, ces hommes 

impénitents dans leur paganisme. Les malfaiteurs avaient Cronos, que les 

Latins appelaient Saturnus, l’étoile du samedi. Les impurs aimaient Zeus, 

appelé en latin Iovis, c’est-à-dire Jeudi. Pour qu’il soit un homme aussi impur 

après sa mort, les fous, les amateurs d’impuretés, l’ont placé dans un temple 

pour l’honorer, car il commettait toutes les souillures sans aucun péché. Et ils 

lui ont donné le nom de Dieu du Tonnerre et ils le représentent avec la foudre, 

dans un char enflammé, attelé à deux chevaux. À ceux qui aimaient la pureté, 

l’ennemi avait inventé Athéna, la fée des sagesses, afin que même les sages 

et les purs ne soient pas sans péché. Il y avait le Soleil, la Lune, Mardi, 

Mercredi, la Lune et bien d’autres dieux imaginés.] (III, 123v-124r).28 

Il existe des annotations dans lesquelles le nom d’une divinité, 

emprunté au grec ou au latin, est accompagné, de manière significative, de 

l’ancien nom, hérité du latin par le roumain, pour désigner une planète et, par 

là même, un jour de la semaine. (Je fais référence à Luna - Lundi, Marți - 

Mardi, Miercuri - Mercredi, Gioi - Jeudi et Vineri -Vendredi). 

L’interprétation donnée par Dosoftei, l’érudit métropolite de 

Moldavie, dans le passage cité devait être courante dans l’Église orthodoxe, 

puisque Antim Ivireanul note également dans Didahii, dans le texte de 

Cazania la Sfântul Nicolae, que le célèbre Nicolas, évêque de Myre en Lycie, 

a agi, par des dons salvateurs, contre un père qui „au socotit să chiiame în 

casa lui pe Afrodita, adecă curviia, şi pentru ca să câştige puţin aur şi argint” 

[a jugé bon d’inviter chez lui Aphrodite, c’est-à-dire la prostitution, afin de 

gagner un peu d’or et d’argent] (51)29. 

Vers le milieu du XVIIIe siècle, l’interprétation contenue dans les 

deux passages attribués aux métropolites de Moldavie et, respectivement, de 

Valachie, semble avoir été générale, puisque dans une traduction du grec (il 

s’agit du Trésor de Damascène le Studite), datant de 1747, traduction attribuée à 

 
28 Voir Dosoftei, Parimiile preste an, Iaşi, 1683, ediţie Mădălina Ungureanu, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2012. 
29 Antim Ivireanul, Opere, ediţie Gabriel Ştrempel, Editura Minerva, 1972. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

19 

Mihalcea logothète30, nous trouvons un passage qui exprime une position 

similaire à celle contenue dans le Parimiar [le Prophétologion] de Dosoftei:  

„Şi cea mai rea decât toate era închinarea la idoli; că lăsa de a să 

închina lui Dumnezeu, ci fieştecare om după faptele sale să numească un 

dumnezeu: plugarii pământul, adecă pe dumnezeoaia Dimitra, păscarii şi 

corăbiarii pre dumnezeul Posidon, adecă pe mare, curvarii şi preacurvarii 

pre dumnezeoaia Afrodita, înţelepţii pre Athina, hoţii şi ucigaşii pre Arii, 

viteajii pre Ira, beţivii pre Dionis, mincinoşii pre Ermi, clevetitorii pre Arin, 

cei călduroşi şi luminaţ şi împăraţii pre Apolon, vânătorii pre Artemin şi, mai 

pre scurt, fieştecare om avea şi câte un dumnezeu ...” [Et le pire de tout était 

l’adoration des idoles; car elle empêchait d’adorer Dieu, mais chaque homme, 

selon ses actes, devait nommer un dieu: les laboureurs, la terre, c’est-à-dire la 

déesse Déméter; les bergers et les marins, le dieu Poséidon, c’est-à-dire la 

mer; les fornicateurs et les adultères, la déesse Aphrodite; les sages, Athéna; 

les voleurs et les meurtriers à Arie, les braves à Ira, les ivrognes à Dionysos, 

les menteurs à Ermi, les médisants à Arin, les passionnés et les illuminés et 

les empereurs à Apollon, les chasseurs à Artémis et, en bref, chaque homme 

avait son dieu.]31 

Et à la fin du XVIIIe siècle, Petru Bart, imprimeur transylvain connu 

pour les nombreux ouvrages profanes qu’il a mis à la disposition des lecteurs 

dont la mentalité avait été transformée par les Lumières, notait dans la préface 

de Esopia: „pre multe locuri pomeneaşte istoriia de dumnezeii elineşti: de 

Apolon, de Diia, de Zevs, de Ermis, de Aris, de Cron şi de alţi mulţi, cum să 

fie fost grăind şi răspunzând, dară aceaea o putem creade cum că s-au fost 

săleşluind diiavolul într-acei idoli şi au fost răspunzând şi au fost făcând 

îndămnături, de s-au fost înşălând ticăloşii oameni şi au fost zicând că sânt 

dumnezei şi s-au fost închinând lor.” [à de nombreux endroits mentionne 

l’histoire des dieux grecs: Apollon, Dea Dia, Zeus, Hermès, Aris, Cronos et 

bien d’autres, comment ils parlaient et répondaient, mais nous pouvons croire 

que le diable s’était installé dans ces idoles et qu’il répondait et donnait des 

 
30 Gabriel Ştrempel, Catalogul manuscriselor româneşti, BAR. 1601-3100, II, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1983, p. 336. 
31 Nous transcrivons la citation sur la base du fragment reproduit par M. Gaster, dans Chrestomathie 

română, II, F.A. Bockhaus, Leipzig – Socecu & Co, Bucureşti, 1891, p. 38-42 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

20 

conseils, trompant les hommes méchants et leur disant qu’ils étaient des 

dieux, et ils se prosternaient devant eux.]32  

C’est une idée similaire à celle formulée un demi-siècle plus tôt par le 

logothète Mihalcea, traducteur du Trésor de Damascène le Studite, mais aussi 

à celle exprimée précédemment par Dosoftei ou par Antim, ce qui montre que 

l’attitude des dirigeants de l’Église orthodoxe avait trouvé un écho ou que 

cette attitude était l’expression d’une position déjà bien établie dans la culture 

roumaine ancienne, illustrée par l’usage et la signification dominants des 

lexèmes dumnezei, dumnezeoaie et dumnezeiţe dans les textes de l’époque. 

 

4. La culture des grandes personnalités de notre littérature ancienne, 

qui connaissaient de manière avisée à la fois les écrits grecs et latins, ainsi 

que la circulation de textes occidentaux dans notre espace culturel, confirmée 

par l’inventaire des bibliothèques humanistes riches et bien organisées (les 

données concernant la bibliothèque d’Udrişte Năsturel, du Stolnic Constantin 

Cantacuzino ou de Mihail Halici sont relativement bien connues) ne sont pas 

toujours correctement reflétées dans l’histoire de la langue roumaine littéraire 

ancienne. En effet, la traduction de certains écrits et, en particulier, la 

diffusion de certaines informations, telles que celles concernant la mythologie 

gréco-latine, ont été clairement influencées ou censurées par les autorités 

religieuses de l’époque. 

Dans ce contexte, la circulation de certains lexèmes, tels que 

dumnezeu et dumnezeoaie, ou la citation de noms de divinités grecques ou 

romaines, pendant la période de nos écrits littéraires anciens, et surtout leur 

utilisation et leur signification, doivent être établies en mettant en relation des 

informations de nature diverse. En effet, la culture roumaine ancienne s’avère 

être, de ce point de vue également, un phénomène complexe, pas toujours 

facile à évaluer et à interpréter. 

Différents, sur le plan linguistique et culturel, des noms des anciennes 

divinités latines, assimilés dans la langue roumaine dès sa formation en tant 

qu’idiome roman et transformés, comme dans toutes les langues romanes, en 

noms des jours de la semaine ou de certaines planètes (Luna, Mars, 

Mercurius, Jovis ou Venus), les noms des dieux et déesses de la mythologie 

 
32 Esopiia, ediţie I. C. Chiţimia, dans Cărţile populare în literatura românească, I, p. 117-160. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

21 

gréco-latine ont été reçus puis constamment utilisés, jusqu’à la fin du XVIIIe 

siècle, comme des noms propres à relevance exclusivement culturelle. 

 

Sources  

Biblia 1688, I. Ediţie Vasile Arvinte şi Ioan Caproşu, Iaşi: Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2001. 

Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului 

Testament, tipărită întâia oară la 1688, retipărită după 300 de ani, în facsimil 

şi transcriere, Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, 1988. 

Catehismul lui Coresi. Ediţie Alexandra Roman Moraru, în Texte 

româneşti din secolul al XVI-lea, coordonator Ion Gheţie, Editura Academiei 

Române, [Bucureşti], 1982, pp. 101-105. 

Cărţile populare în literatura românească, I-II. Ediţie Dan Simonescu 

şi Ion C. Chiţimia, Editura pentru Literatură, [Bucureşti], 1963. 

Codicele Bratul. Ediţie Alexandru Gafton, Iaşi: Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”, 2003. 

Codicele Voroneţean. Ediţie Mariana Costinescu, Bucureşti: Editura 

Minerva, 1981. 

CORBEA, Teodor, 2001, Dictiones Latinae cum Valachica 

interpretation. Ediţie Alin-Mihai Gherman, Clusium, [Cluj-Napoca]. 

Coresi, Lucrul apostolesc. Apostolul. Ediţie facsimilată I. Bianu, 

Cultura Naţională, Bucureşti, 1930. 

Dosoftei, Parimiile preste an, Iaşi, 1683. Ediţie Mădălina Ungureanu, 

Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2012. 

DUMITRESCU, Gabriela (coord.), 2015, Alexandria ilustrată de 

Năstase Negrule, Bucureşti: Editura Sapientia Principium Cognitio. 

Foletul novel. Calendarul lui Constantin Vodă Brâncoveanu. 1693-

1704. Ediţie Emil Vîrtosu, [f.e.], Bucureşti, 1942. 

GASTER, M., 1891, Chrestomathie română, I-II, F.A. Bockhaus, 

Leipzig – Socecu & Co, Bucureşti. 

Herodot, Istorii. Ediţie Liviu Onu şi Lucia Şapcaliu, Bucureşti: 

Editura Minerva, 1984. 

Istoriia lui Esop. Ediţie Violeta Barbu, în Viaţa lui Esop. Studiu critic, 

Bucureşti: Editura Minerva, 1999, pp. 175-208. 



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

22 

IVIREANUL, 1972, Antim, Opere. Ediţie Gabriel Ştrempel, 

Bucureşti: Editura Minerva. 

IVIREANUL, Antim, 2005, Chipurile Vechiului şi Noului Testament, 

în Arhim. Sofian Boghiu, Sfântul Antim Ivireanul şi Mănăstirea Tuturor 

Sfinţilor, Bucureşti: Editura Bizantină, pp. 31-123 

MOXA, Mihail, 1989, Cronica universală. Ediţie de G. Mihăilă, 

Bucureşti: Editura Minerva:  

Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648, 

reeditat din iniţiativa PS Emilian, Editura Episcopiei Ortodoxe Române a 

Alba Iuliei, 1988. 

Palia de la Orăştie (1582), I. Textul. Ediţie Vasile Arvinte, Ioan 

Caproşu şi Alexandru Gafton, Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”, 2005. 

Palia de la Orăştie. 1581-1582. Ediţie Carmen Pamfil, Bucureşti: 

Editura Academiei Române, 1962. 

 

Ouvrages de référence  

*** Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul I, partea a 6-

a , Litera D. discord-dyke, Editura Academiei Române, [Bucureşti], 2009; 

tomul XIV, Litera Z, Editura Academiei Române, [Bucureşti], 2000. 

GHEŢIE, Ion; MAREŞ, Al., 1985, Originile scrisului în limba 

română, Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

ŞTREMPEL, Gabriel, 1983, Catalogul manuscriselor româneşti, 

BAR. 1601-3100, II, Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

 

(Traduit en français par Felicia Dumas) 

 


